

1

## بسم الله الرحمن الرديم



بُتوںوالی آیات

پیش کرے ملانوں کو

مشرك ثابت كرنا

پیشکش:صدائےقلب

118 كۆر 2024

صدائے قلب\_\_\_

## آیت نمبر 1۔

ارشاد خدادند کریم ہے: ﴿إِنَّ الَّذِیْنَ تَکْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ عِبَادٌ اَمْثَالُکُمْ فَادْعُوهُمْ فَلْیَسْتَجِیْبُوْا لَکُمْ اِنْ کُنْتُمْ طَرِقِیْنَ ﴿ رَجِمَه: بِیْکُ وہ جَنہیں تم اللہ کے سوابو جے ہووہ تمہاری طرح بندے ہیں تو تم انہیں پکارو پھراگر تم سے ہو توانہیں چاہیے کہ وہ تمہیں جواب دیں۔

(پاره 9، سورة الاعراف، آيت 194)

تفسیر قرطبی میں ہے: "قوله تعالی: (إن الذین تدعون من دون الله عباد أمثالكم) حاجهم في عبادة الأصنام." تدعون " تعبدون " ترجمہ: الله تعالی کے اس فرمان: "بے شک جنہیں تم الله کے سواپکارتے ہو وہ تمہاری ہی طرح کے بندے ہیں " میں الله تعالی نے بتوں کی عبادت کرنے کے متعلق مشر کین پر ججت قائم فرمائی ہے۔ یہاں "تدعون (تم یکارتے ہو) "سے مراد "تم عبادت کرتے ہو" ہے۔

(تفيير قرطبي، جلد7، صفحه 342، مطبوعه: دار الكتب المصرية القاهرة)

اسی میں ہے: "قال ابن عباس: معنی فادعوهم فاعبدوهم" ترجمہ: حضرت ابن عباس رضی الله عنه نے فرمایا کہ (آیت میں) "فادعوهم" سے مراد"ان کی عبادت کرو" ہے (یعنی یہاں پکارنا جمعنی عبادت کرناہے)۔

(تفیر قرطی، جلد7، صفحہ 342، مطبوعہ: دارا کتب المصربة القاهرة)

مزيدات ميں ہے: يعني: أن هذه الأصنام لا تسمع دعاء من دعاها، وسواء لديها من دعاها ومن دعاها ومن دحاها" ترجمه: مراديہ ہے كہ يہ بت ان لوگوں كى دعائيں نہيں سنتے جو انہيں پکارتے ہیں۔ان كے ليے برابر ہے كہ كوئى انہيں پکارے يا نہيں چينك دے۔

(تفييرابن كثير، جلد4، صفحه 139، مطبوعه: دارابن الجوزي)

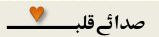
تفرر شوکانی میں ہے: "قوله إن الذین تدعون من دون الله عباد أمثالکم أخبرهم سبحانه بأن هؤلاء الذین جعلتموهم آلهة هم عباد لله کما أنتم عباد له مع أنکم أکمل منهم، لأنکم أحیاء تنطقون و تمشون و تسمعون و تبصرون، و هذه الأصنام لیست کذلک، ولکنها مثلکم في کونها مملوکة لله مسخرة لأمره" ترجمہ: اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے مشرکوں کو خبر دار کیا کہ جنہیں تم لوگوں نے خدا قرار دیاہے، وہ مجی اللہ کے بندے (محلوق) ہیں جیسے تم خود اللہ کے بندے ہو، حالا نکہ تم ان سے اکمل ہو، کیونکہ تم زندہ ہو، بات کرتے ہو، چلتے پھرتے ہو، جبکہ یہ بت الی صفات نہیں رکھتے۔ لیکن وہ مجی تمہاری طرح اللہ کے مملوک ہیں اور اس کے علم کے تابع ہیں۔

(فتح القدير تفسير شو كاني، جلد 2، صفحه 316، مطبوعه: دارابن كثير)

ائن قیم نے اس آیت کے تحت کھا: "فبین سبحانه أن هذه الأصنام أشباح وصور خالیة عن صفات الإلهیة، وأن المعنی المعتبر معدوم فیها، وأنها لو دعیت لم تجب؛ فهی صور خالیة عن أوصاف ومعان تقتضی عبادتها" ترجمه: الله تعالی نے واضح کر دیا کہ بیبت محض بے جان خیالی جسم اور تصویرین ہیں، جو صفاتِ الوہیت سے بالکل خالی، ان ہیں وہ سب و حقیقت ہی مفقود ہے (جس کی بنیاد پر انہیں معبود بنایا جا سکتا ہو)۔ اگر انہیں بچارا جائے تو وہ کوئی جو اب نہیں دے سکتے؛ یہ صرف الی تصویرین ہیں جو ان اوصاف اور معانی سے خالی ہیں جو ان کی عبادت کا تقاضہ کر سکیں۔

(اعلام الموقعين، جلد2، صفحه 270، مطبوعه: داراين الجوزي)

علامه شاه ولى الله محدث و بلى نے اپنے ترجمه قر آن میں اس آیت کا ترجمه یوں فرمایا: "هو آئینه كسانيكه عبادت مى كنيدايشان را بجز خدا بند گانند مانند شما پس بخوانيدايشان را وبايد كه قبول كنند



دعای شما را اگر راست گوهستید" ترجمه: یقیناً وه جن کی تم خداکے سواعبادت کرتے ہو، وه تمہاری ہی طرح کے بندے ہیں، پس انہیں بکارو تو انہیں تمہاری دعائیں قبول کرنی جاہئیں، اگر تم سیج ہو تو۔

(ترجمه قر آن از شاه ولي الله، صفحه 257، مطبوعه: حيايخانه قر آن كريم مجمّع ملك فحله)

مولوی اشر فعلی تھانوی نے بھی اس آیت کا ترجمہ یوں کیا: "واقعی تم خدا کو چھوڑ کر جن کی عبادت کرتے ہو وہ بھی تم ہی جیسے بندے ہیں۔"

(تفيربيان القرآن ، جلد 2، صفحه 75، مطبوعه: مكتبه رحمانيه)

اس آیت میں "تدعون من دون الله" سے مراد "بول کی عبادت کرنا" یا "بنول کو خدا قرار دینا" ہے، اس کی وضاحت تقریباً تفاسیر میں موجود ہے جیسا کہ تفسیر طبری، تفسیر ماتریدی، تفسیر سمر قدی، تفسیر بیناوی، تفسیر بغوی، التیسیر فی التفسیر، تفسیر کشاف، ایجاز البیان عن معانی القرآن، زاد المیسر لابن جوزی، تفسیر بیر، تفسیر بیناوی، تفسیر البین نفسیر خازن، تفسیر ابن جزی، تفسیر البحر المحیط، تفسیر نیسابوری، تفسیر ایجی، تفسیر ایجی، تفسیر ابن محدو، تفسیر البین مقسیر البین تفسیر آلوسی، تفسیر منیز وغیرہ میں کہ علامہ شرف ملل پاشا، تفسیر البین سعود، تفسیر روح البیان، تفسیر مظہری، تفسیر آلوسی، تفسیر منیز وغیرہ میں دون الله عباد الدین طبی (المتونی: 743ھ)، الدین تدعون من دون الله عباد أمثالكم "(بن) غیر الله سے مراد بالاتفاق استام (بت) بی ہیں۔

(فقوح الغيب في الكشف عن قناع الريب، جلد 6، صفحه 713، مطبوعه: جائزة د لي الدولية للقر آن الكريم)

آیت نمبر 2۔

ارشادربانی ہے: ﴿ وَ لَا تَدُعُ مَعَ اللهِ اللهُ الْحَمُّ لَآ اِللهَ اللَّهُ وَ لَا كُنُّ مَنْ مِهَا اللَّهِ عَل ساتھ دوسرے خداکونہ پوج اس کے سواکوئی خدانہیں ہر چیز فانی ہے سوااس کی ذات کے۔

(پاره2<mark>0،سورةالقصص، آیت88)</mark>

تفسير قرطبى ميں ہے: "قوله تعالى: (ولا تدع مع الله إلها آخر) أي لا تعبد معه غيره فإنه لا إله إلا هو. نفي لكل معبود وإثبات لعبادته "ترجمه: الله پاككافرمان كه "الله كے ساتھ كسى اور معبودكونه پكارو" يعنى اس كے ساتھ كسى اور كى عبادت نہ كرو، كيونكه اس كے سواكوئى لا ئق عبادت نہيں۔ اس ميں تمام معبودوں كى نفى اور صرف الله كى عبادت كا اثبات ہے۔

(تفير قرطبي، حبلد 13، صفحه 322، مطبوعه: دار الكتب المصرية القاهرة)

تفسيرا بن كثير ميں ب: "وقوله: {وَلَا تَدْعُ مَعَ اللهَ إِلَهًا آخَرَ لَا إِلَهَ إِلَا هُوَ} أي: لا تليق العبادة إلاله، ولا تنبغي الإلهية إلا لعظمته "ترجمه: اس آيت سے مراديہ ہے كه محض الله پاك بى عبادت كا كُل ہے اور خداہونا صرف اسى كى ذاتِ عزوجلال كے شايان شان ہے۔

(تفییرابن کثیر، جلد6، صفحه 4<mark>5، مطبوعه: دارابن جوزی)</mark>

علامه شاه ولى الله محدث و بلى نے اپنے ترجمه قرآن میں اس آیت کا ترجمه یوں فرمایا: "و مخوان باخدا معبود دیگر را نیست هیچ معبود بحق غیر او "ترجمه: اور خداکے ساتھ کسی اور معبود کونه پکارو، کیونکه اس کے سواکوئی بھی معبود برحق نہیں ہے۔

(ترجمه قر آن از شاه ولی الله، صفحه 577، مطبوعه: چاپخانه قر آن کریم مجمع ملک فھد)

آیت نمبر 3۔

ارشادِربِ قدوس ہے: ﴿ وَ آنَّ الْمَسْجِ مَا لِللهِ فَلَا تَدُعُوْا مَعَ اللهِ اَحَدًا ﴾ ترجمہ: اور بیر کہ مسجدیں اللہ ہی کی ہیں تو اللہ کے ساتھ کسی کی عبادت نہ کرو۔

(پاره29,سورةالجن, آيت18)

تفسیر ماتریدی میں ہے: "قوله: "فَلا تَدْعُوا مَعَ اللهِ أَحَدًا" أي: لا تشر كوا غيره معه في العبادة " ترجمه: الله پاك كا فرمان: "پس الله كے ساتھ كسى اور كو مت پكارو" يعنى كسى دوسرے كو اس كے ساتھ عبادت ميں شريك مت كرو۔

(تفسير ماتريدي، حبلد 10، صفحه <mark>259، دار الكتب العلمية بيروت)</mark>

تفسیر سمرقتدی میں ہے: "یعنی: بنیت المساجد، لیعبدوا الله تعالی فیھا. فَلاتَدُعُوا مَعَ اللهِ أَحَداً يعني: لا تعبدوا أحداً غير الله تعالى "ترجمه: اس آيت سے مراديہ ہے كه مساجدات ليے بنائى جاتى بیں تاكه ان میں الله تعالى كى عبادت كى جائے۔ "پس الله كے ساتھ كسى اور كومت پكارو" يعنى (ان میں) الله تعالى كے علاوہ كسى كى عادت نه كرو۔

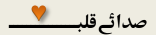
( تفسير سمر قندي، جلد 3، صفحه 507، سورة الجن تحت آية 18 )

تفررابن رجب طبلی میں ہے: "نزلت فی النهی عن أن یشر ک بالله فی المساجد فی عبادته غیره، کما یفعل أهل الکتاب فی کنائسهم وبیعهم" ترجمہ: بیر آیت اس بات کی ممانعت کے بارے میں نازل کی گئی کہ مساجد کے اندر اللہ پاک کی عبادت میں کسی اور کو اس کا نثر یک کھم ایا جائے جیسے کہ اہل کتاب اپنے گرجوں اور کلیساؤں میں کیا کرتے تھے۔

(تفييرا بن رجب حنبلي، علد 2، صفحه 500 ، دار العاصمة المملكة العربية السعودية )

تفریر بیناوی بیں ہے: "وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ بِلَّهِ مِخْتَصَة به، فَلاتَدُعُوا مَعَ اللهِ أَحَداً فلا تعبدوا فيها غيره " ترجمہ: "اور بیر که مسجدیں اللہ کے لیے ہیں "یعنی صرف اللہ تعالیٰ کے ساتھ خاص ہیں "تو تم اللہ کے ساتھ کسی کونہ پکارو" یعنی پس تم مساجد میں غیر اللہ کی عبادت نہ کرو۔

(تفيير بيضاوي، جلد 5، صفحه 253، دار إحياءالتراث العربي بيروت)



سعودی عرب سے چھنے والی موجودہ تفسیر المبسر میں اس آیت کی تفسیر کرتے ہوئے کہا گیا: "وأن المسلام عبادة الله وحده، فلا تعبدوا فیھا غیرہ " ترجمہ: اور بیر کہ مساجد صرف اللہ کی عبادت کے لیے ہیں، پس ان میں کسی اور کی عبادت نہ کرو۔

(التفيير الميسر، صفحه 573، وزارة الشيون الاسلامية الدعوة والارشاد، المملكة السعودية)

علامه شاه ولى الله محدث و بلى نے اپنے ترجمه قرآن میں اس آیت کا ترجمه یول فرمایا: "و آنکه مسلحدها

مخصوص برای خداست پس عبادت مکنید با خدا هیچکس را" ترجمه: اوربیر که مساجد خداکے لیے مخصوص ہیں، پس ان میں اللہ کے ساتھ کسی اور کی عباوت نہ کرو۔

(ترجمه قرآن از شاه ولي الله، صفحه 852 ، مطبوعه: چاپخانه قرآن كريم مجمع ملك فهد)

مولوی انثر فعلی تھانوی نے بھی اس آیت کا ترجمہ یوں کیا: "اور جتنے سجدے ہیں وہ سب اللہ کا حق ہیں سو اللہ کے ساتھ کسی کی عبادت مت کرو۔ "

(تفيير بيان القرآن ، جلد 3، صفحه 599، مطبوعه: مكتبه رحمانيه)

آیت نمبر 4\_

ارشاد خداوندی ہے: ﴿وَلَا تَكُءُ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُمُّكُ فَانْ فَعَلْتَ فَاِلْكَ إِذًا مِّنَ الطَّلِيدِيْنَ﴾ ترجمہ: اور اللہ کے سوااس کی عبادت نہ کرجو نہ تجھے نفع دے سکے اور نہ تجھے نقصان پہنچا سکے پھر اگر تو ایسا کرے گاتو اس وقت تو ظالموں میں سے ہو گا۔

(پاره11,سورةيونس, آيت106)

تفسير قرطبى ، تفسير بغوى ، تفسير محاس التاويل، تفسير تعلى، تفسير جلالين وغيره ميل ہے: "قوله: "ولا تدع" أي لا تعبد (عبادت نه كر)" ہے۔ تدع" أي لا تعبد (عبادت نه كر)" ہے۔ (تغير قرطبی، جلد 8، صفحہ 388، مطبوعہ: دارا كتب المصرية القاهرة)

تفسیر سمر قدی میں ہے: ''قال تعالی: ولا تدع من دون الله یعنی: لا تعبد غیر الله '' ترجمہ: الله تعالی نے فرمایا: "اور اللہ کے علاوہ کونہ پکار "لیعنی غیر اللہ کی عبادت نہ کر۔

(تفيير سمر قذي، جلد2، صفحه 135، سورة يونس تحت آية 106)

تفیر ماتریدی میں ہے: "لا تعبد من دون الله ما لا یملک جر المنفعة "ترجمہ: اللہ کے سوااس کی عباوت نہ کر جو نفع پہنچانے کی کوئی طاقت ہی نہیں رکھتا۔

(تفییر ماتریدی، حلده، صفحه 92، دار الکتب العلمیة بیروت)

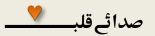
تقسیرای الأوثان "ترجمه: مجاهد: ما لا ینفعنا و لا یضونا قال: الأوثان "ترجمه: مجابدے مروی میں ہے: "عن مجاهد: ما لا ینفعنا و لا یضونا قال: الأوثان "ترجمه: مجابدے مروی ہے کہ "جونہ جمیں نفع دے سکتا ہے اور نہ نقصان پہنچا سکتا ہے" فرمایا: او ثان (لیمی بتوں کے بارے میں ہے)۔

(تغیر این الی عاتم، علیہ 6، صفح 1992، مکتبہ نزار مصطفی الباز المملکۃ العربۃ السعودیة)

تفسیرابن عطیه میں ہے: ''وما لا ینفع ولا یضر هو الأصنام والأوثان ''ترجمہ: ''جونہ نفع دے سکتے ہیں اور نہ نقصان پہنچا سکتے ہیں ''ان سے مر اداصنام اور او ثان (بت) ہیں۔

(تفییراین عطیه، جلد 3،صفحه 147، دارا لکتب العلمیة بیروت)

**مولوی اشر فعلی تھانوی نے** بھی اس آیت کا ترجمہ یوں کیا:'' اور (بیہ حکم ہواہے کہ)خدا (کی توحید) کو چپوڑ کر الیم چیز کی عبادت مت کرناجو تجھ کونہ (عبادت کرنے کی حالت میں) کوئی نفع نہ پہنچاسکے اور نہ (ترک عبادت کی



حالت میں) کوئی ضرر پہنچا سکے پھر اگر (بالفرض)ایسا کیا (یعنی غیر خدا کی عبادت کی) توتم اس حالت میں (اللہ کا) حق کر پر

ضائع كرنے والے ہوجاؤگے۔"

(تفییر بیان القرآن ، جلد 2، صفحه 202، مطبوعه: مکتبه رحمانیه)

آیت نمبر 5۔

ارشاد باری ہے: ﴿ مَنُ اَضَلُّ مِنَّنَ يَّدُعُوا مِنْ دُوْنِ اللهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيْبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيلَةِ وَهُمْ عَنْ دُعْنِ اللهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيْبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيلِمَةِ وَهُمْ عَنْ دُعْلَمِهِمْ غُفِلُونَ ﴾ ترجمہ: اور اس سے بڑھ کر گر اہ کون جو اللہ کی بجائے ان بتوں کی عبادت کرے جو قیامت تک اس کی نہ سنیں گے اور وہ ان کی یو جاسے بے خبر ہیں۔

(پاره 26, سورة الاحقاق, آيت 5)

تفسیر طبری میں ہے: "وإنما هذا توبیخ من الله لهؤلاء المشرکین لیسوء رأیهم، وقبح اختیارهم فی عبادتهم من لا یعقل شیئا ولا یفهم، وترکهم عبادة من جمیع ما بهم من نعمته "ترجمہ: یه (اس آیت میں) اللہ پاک کی طرف سے ان مشرکول کے لیے زجر و تو تی ہے، ان کی غلط سوچ اور برے انتخاب پر کہ وہ ان کی عبادت کرتے ہیں جونہ کچھ سیجھتے ہیں اور نہ ہی کوئی عقل رکھتے ہیں، اور انہول نے اس ذات کی عبادت کو چھوڑ دیا جس نے انہیں وہ تمام نعمتیں عطاکیں جو ان کے یاس ہیں۔

( تفيير طبري ، حبلد22، صفحه 95، دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان القاهر ة )

تفسیراین کثیر میں ہے: "وقوله تبارک و تعالی: {وَمَنُ أَضَلُّ مِمَّنُ یَدُعُوا مِنْ دُونِ اللهِ مَنْ لا یَسْتَجِیبُ لَهُ إِلَی یَوْمِ الْقِیامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعائِهِمْ غافِلُونَ} أي لا أضل ممن یدعومن دون الله أصناما، ویطلب ما لا تستطیعه إلی یوم القیامة، وهی غافلة عمایقول لا تسمع ولا تبصر ولا تبطش، لأنها جماد حجارة صم "ترجمہ: الله تعالیٰ کایہ فرمان که "اور اس شخص سے زیادہ گر اہ کون ہے جو الله کی بجائے ان کو پکار تا ہے جو قیامت کے دن تک اسے جواب نہیں دے سکتے، اور وہ ان کی پکار سے غافل ہیں " اس سے مرادیہ ہے کہ کوئی شخص ان سے بڑھ کر گر اہ نہیں جو الله کو چھوڑ کر بتوں کو پکارتے اور ان سے مددہ گئتے ہیں جو روز قیامت تک ان کی (مدد کرنے کی) استطاعت نہیں رکھ سکتے، جو ان کے کہ سے زے بے خبر ہیں، جو نہ من سکتے ہیں، نہ دیکھ سکتے ہیں اور نہیں کوئی طاقت ہے کیونکہ وہ تو ہے جان و ہے حس پھر ہیں جو سنتے نہیں۔

(تفییراین <mark>کثیر، جلد7، صفحه 253، مطبوعه: دارا لکتب العلمیة، بیروت)</mark>

تفسیر قرطبی، تفسیر بغوی، تفسیر ابن جوزی، تفسیر ہدایہ الی بلوغ النہایہ، تفسیر سمرقندی، تفسیر کشاف، تفسیر البحر المحیط، تفسیر ابن عظیمہ نفسیر منابعہ کا البحر المحیط، تفسیر ابن عظیمہ کا فسیر منابعہ کا تحصہ البحر المحیط، تفسیر منابعہ کا مسلم کے ساتھ منابعہ کا مسلم کا منابعہ کا کہ کا منابعہ کے منابعہ کا منا

وضاحت ہے کہ یہاں "غیر اللہ کو پکانے سے مراوبتوں کی بوجا کرنا" ہے، جیسا کہ تغییر سمعانی میں ہے: "والمراد من الآیة هو الأصنام، یعنی: کیف یعبدون الأصنام؟ ولو دعوهم لم یستجیبوا لهم" ترجمہ:اس آیتِ مبارکہ سے مراد" بت" بین، یعنی وہ لوگ بتوں کی عبادت کیے کرستے ہیں؟ حالانکہ اگر وہ ان کو پکاریں بھی تووہ ان کی یکارکا جواب نہیں دے سکتے۔

( تفيير السمعاني، حلد 5، صفحه 149، مطبوعه: دار الوطن،الرياض)

## آیت نمبر6۔

ار شادباری تعالی ہے: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى الْاَحْيَاءُ وَلَا الْاَمُواْتُ إِنَّ الله يُسْبِعُ مَنْ يَّشَاءً وَمَا اَنْتَ بِمُسْبِع مَّنْ فِي الْعُبُودِ ﴾ ترجمہ: اور زندہ اور مر دے برابر نہیں۔ بیٹک الله سناتا ہے جسے چاہتا ہے اور تم انہیں سنانے والے نہیں جو قبروں میں پڑے ہیں۔

(پاره22, سورة فاطر, آیت22)

آیت میں "زندہ" سے مراد مؤمن ہیں کہ ایمان کے سبب ان کے دل زندہ ہیں اور "مردہ" سے مراد کافر ہیں کہ کفرکے سبب ان کے دل مر دہ ہیں، پس مفہوم بیہ ہوا کہ مؤمن اور کافر برابر نہیں ہیں۔

تفریر طبری میں ہے: "وقوله: "وَ مَا يَسْتَوِى الْاَحْيَاءُ وَ لاَ الْاَمْوَاتُ " يقول: وما يستوى الأحياء القلوب بالإيمان بالله ورسوله، ومعرفة تنزيل الله، ولا الأموات القلوب لغلبة الكفر عليها، حتى صارت لا تعقل عن الله أمره ونهيه، ولا تعرف الهدى من الضلال. وكل هذه أمثال ضربها الله للمؤمن والإيمان، والكافر والكفر "ترجمه: اور الله پاك كافرمان كه "اور زنده اور مردے برابر نہيں ہوسكة " ليني وه لوگ جو الله اور اس كے رسول پر ايمان ركھنے اور الله پاك كافرمان كه "اور زنده قت ركھنے كے ساتھ زنده دل بین اور وہ جن كے دل كفر كے غلبے كی وجہ سے مردہ ہو چکے ہیں، یہ دونوں برابر نہیں، كيونكه يه مرده دل الله ك ادكام اور ممنوعات كو نہيں سيحقے، بلكه يه تو بدايت اور گر ابى (میں فرق) ہی نہیں جانے۔ يه تمام مثالیں الله پاك نے مؤمن اور ايمان، اور كافر اور كفر كے ليے بيان كی ہیں۔

(تفيير طبري، جلد20، صفحه 457، مطبوعه: دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان القاهرة)



تفسیر شوکانی میں ہے: "ثم ذکر سبحانه تمثیلا آخر للمؤمن والکافر فقال: وما یستوی الأحیاء ولا الأموات فشیر شوکانی میں ہے: "ثم ذکر سبحانه تمثیلا آخر للمؤمن والکافرین بالأموات " ترجمہ: پھر الله تعالی نے مومن اور کافر کے لیے ایک اور تمثیل بیان کی: "اور زندہ اور مردے برابر نہیں ہو سکتے " پس اس میں مومنوں کو زندہ لوگوں سے تشبیه دی، اور کافروں کوم دہ لوگوں سے۔

(تفيير فنخ القدير ، جلد 4، صفحه 397 ، مطبوعه: دار ابن كثير ، دمثق)

تفسیریکی بن سلام، تفسیر ابن ابی زمنین، تفسیر تعلی، تفسیر نهایه الی بلوغ النهایه، تفسیر ماوردی، تفسیر و چیز، تفسیر بسیط، تفسیر و سیط، تفسیر سمعانی، تفسیر بغوی، تفسیر ابن عطیه، تفسیر رازی، تفسیر بیناوی، تفسیر خازن، تفسیر ابن جزی، تفسیر ابن کثیر، تفسیر ایکی، تفسیر علی این، روح البیان، تفسیر مظهری، روح المعانی و غیره تفاسیر میں تصریکی گئ ہے کہ "الا حیاء" سے مرادایمان والے اور "الا موات" سے مراد کا فرہیں۔

"اورتم انہیں سنانے والے نہیں جو قبروں میں پڑے ہیں " آیت کے اس حصے میں کفار کو مر دوں سے تشبیہ دی گئی کہ جس طرح مر دے سنی ہوئی بات سے نفع نہیں اٹھاسکتے اور نصیحت قبول نہیں کرسکتے، بدانجام کفار کا بھی یہی حال ہے کہ وہ ہدایت و نصیحت سے فائدہ نہیں اٹھاتے۔

یہاں قبروں میں پڑے ہوؤں سے مراد "کافر "ہیں، جیسا کہ تفسیر ماتریدی میں ہے: "قوله: "وَمَا أَنْتَ بِهُسْمِعٍ مَنْ فِي الْقُبُودِ" إِنَمَا أَراد به الكافر" ترجمہ: الله پاک کے فرمان "اور تم انہیں سنانے والے نہیں جو قبروں میں پڑے ہیں "سے مراد محض کا فرہیں۔

(تفسيرماتريدي ، جلد8، صفحه 481، مطبوعه: دار الكتب العلمية بيروت)

تفروا بعد موتهم وصيرورتهم إلى قبورهم وهم كفار بالهداية والدعوة إليها، كذلك هؤلاء المشركون الذي كتب عليهم الشقاوة لاحيلة لك فيهم ولا تستطيع هدايتهم "ترجمه:"اورتم نهين سنان والح أنهين جو قبرول مين برح بين " يعنى: جن طرح مرن اور فن بوجان ك بعد حالت كفر مين مرن والح مرد بدايت

اور دعوت وارشاد سے فائدہ نہیں اٹھاسکتے، اسی طرح یہ مشر کین ہیں کہ جن کے لیے بد بختی و گر اہی لکھ دی گئی ہے، ان کے متعلق بھی کوئی حیلہ آپ کے کام کانہیں، اور آپ ان کی ہدایت پر قادر نہیں ہیں۔

( تفسیرابن کثیر ، جلد 6 ، صفحه 306 ، مطبوعه : دار ابن جوزی)

(تفيير فتح القدير، جلد 4، صفحه 397، مطبوعه: دار ابن كثير، دمثق)

یہاں قبر والوں سے مراد "کافر" اور "کفر پر اصرار کرنے والے "ہیں، اس کی نصر تک تفییر سمر قندی، تفییر ابن ابی زمنین، تفییر فعلی، تفییر وجیز، تفییر بسیط، تفییر وسیط، تفییر سمعانی، تفییر بیغوی، تفییر قرطبی، تفییر خاذن، تفییر جلالین، تفییر مطهری اور تفییر بیغاوی و غیره تقریباً کتب تفییر جلالین، تفییر مظهری اور تفییر بیغاوی و غیره تقریباً کتب تفاسیر میں موجود ہے۔ پس یہاں مرادیہ ہے کہ یہ کافر ہے حس قبر والوں کی طرح ہیں کہ اگر انہیں کوئی نفیحت کی جائے تو وہ اسے سنتے ہی نہیں یعنی اس سے کوئی فائدہ نہیں اٹھاتے بلکہ اسے قبول ہی نہیں کرتے۔ چنا نچہ تفییر ابن جزی میں ہے: "اوما اُفت بِمُسْبِع مَنْ فِی الْقُبُودِ" عبارة عن عدم سماع الکفار للبراهین والمواعظ، فشر بھھ بالموتی فی عدم إحساسهم " ترجمہ: آیت "وَما اُفت بِمُسْبِع مَنْ فِی الْقُبُودِ" اس بات سے عبارت ہے کہ کافر ولا کل اور نفیحتوں کو نہیں سنتے، لہذا انہیں ان کی بے حسی اور عدم شعور کی وجہ سے مردوں سے تشبیہ دی گئی ہے۔ ولا کل اور نفیحتوں کو نہیں سنتے، لہذا انہیں ان کی بے حسی اور عدم شعور کی وجہ سے مردوں سے تشبیہ دی گئی ہے۔ ولا کل اور نفیحتوں کو نہیں سنتے، لہذا انہیں ان کی بے حسی اور عدم شعور کی وجہ سے مردوں سے تشبیہ دی گئی ہے۔ ولا کل اور نفیحتوں کو نہیں سنتے، لہذا انہیں ان کی بے حسی اور عدم شعور کی وجہ سے مردوں سے تشبیہ دی گئی ہے۔ (لا کل اور نفیحتوں کو نہیں سنتے، لہذا انہیں ان کی بے حسی اور عدم شعور کی وجہ سے مردوں سے تشبیہ دی گئی ہے۔ (ان کی اور دی می خورد) سند کی مجدد میں مورد کی سے میں دول سے تشبیہ دی گئی ہے۔ (ان میں میں میں کی دیں کی میں کردی سے تشبیہ دی گئی ہے۔ (ان کی اللہ میں کی کہدی میں کردی ہے۔ کہ میں کردی سے تشبیہ دی گئی ہے۔ اس کی کردی ہے کہ کین کردی ہے۔ اس کردی ہے کہ کردی ہے کہ کی کردی ہے۔ کردی ہے کہ کہ کردی ہے کہ کردی ہے کہ کی کردی ہے کہ کردی ہے کردی ہے کہ کردی ہے کہ کردی ہے کہ کردی ہے کردی ہے کردی ہے کہ کردی ہے کہ کردی ہے کہ کردی ہے کہ کردی ہے کردی ہ

 کرتاہے کہ اس سے مرادیہ ہے کہ کافر، جس کادل مر دہ ہو چکاہے، تم اس کوابیا کچھ سنا نہیں سکتے کہ جس سے وہ فائدہ الله تعالی کی مراد الله تعالی کی مراد الله تعالی کی مراد سے بہت طرح تم قبر میں موجود لوگ بالکل کچھ بھی نہیں سنتے، اور یہ مرادلی کسے جاستی ہے؟ جبکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس بات کی خبر دی ہے کہ مردے جنازہ سے واپس جانے والوں کے جو توں کی آواز (بھی) سنتے ہیں۔ نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم علی فیر نیز آپ میں بندر کے مقولین نے آپ کا کلام اور خطاب سنا۔ (مزیدیہ کہ) آپ صلی اللہ علیم فرمائی۔ نیز خطاب برائے عاضر کے ساتھ جو کہ (سامنے موجود شخص کو) سنانے کے لیے ہو تا ہے، سلام کرنے کی تعلیم فرمائی۔ نیز اس بات کی بھی خبر دی کہ جب کوئی شخص اپنے مردہ مؤمن بھائی کو سلام کرتا ہے، تو وہ اس کے سلام کا جو اب دیتا ہے۔

(الروح لابن القيم ،صفحه 45،مطبوعه: دار الكتب العلمية بيروت)

(الروح لابن القيم ، صفحه 46، مطبوعه: دار الكتب العلمية بيروت)

ابن تيمير نے لكھا: "قوله: "إنك لا تسبع البوق" إنما أراد به السماع المعتاد الذي ينفع صاحبه فإن هذا مثل ضرب للكفار والكفار تسمع الصوت لكن لا تسمع سماع قبول بفقه واتباع كماقال تعالى: "وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثُلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِهَا لَا يَسْبَعُ إِلَّا دُعَاءً وَنِدَاءً "فهكذا الموتى الذين ضرب لهم المثل لا يجب أن ينفى عنهم جميع السماع المعتاد أنواع السماع كمالم ينف ذلك عن الكفار؛ بل قد انتفى عنهم السماع المعتاد الذي ينتفعون به وأماسماع آخر فلا ينفى عنهم وقد ثبت في الصحيحين وغيرهما أن الميت يسمع خفق نعالهم إذا ولوامدبرين فهذا موافق لهذا فكيف يدفع الك؟ "ترجمه: الله ياك ك فرمان: "إنك لا تسبع البوق" من مرادوه ساع مقاد مجوستن والحكوفاكده دك،

صدائے قلب

کیونکہ بیہ مثال کافروں کے لئے بیان کی گئی ہے حالانکہ کفار آواز سنتے ہیں، لیکن وہ سنتا سیجھنے اور سرنگوں کرنے والا نہیں ہوتا، جیسے کہ اللہ تعالی نے فرمایا: "اور کافروں کی مثال اس شخص کی طرح ہے جو کسی ایسے کو پکارے جو خالی چیخ و پکار کے سوا پچھ نہیں سنتا۔ "اسی طرح یہاں مردے کی مثال دی گئی ہے، جو ان سے تمام ساعِ معتاد سننے کی ہر قسم کی نفی کہیں جس طرح کہ کفار سے بھی تمام قسم کی ساعت کی نفی نہیں کی گئی، بلکہ ان سے اس ساع معتاد کی نفی کی گئی ہے جس سے وہ فائدہ اٹھا سکیس۔ بہر حال دو سری ساعتیں (دیگر طرح کاسنا) پس ان سے ان کی نفی نہیں کی گئی، رکیونکہ) بلاشبہہ صحیحین اور دیگر کتب احادیث سے ثابت ہے کہ مردہ لوٹ کر جانے والوں کی جو تیوں کی آواز سنتا ہے ؟ جب وہ واپس جارہے ہوتے ہیں۔ پس یہ حدیث اس مفہوم سے مطابقت رکھتی ہے، پھر اسے کیسے جھٹلا یا جا سکتا ہے؟ جب وہ واپس جارہے ہوتے ہیں۔ پس یہ حدیث اس مفہوم سے مطابقت رکھتی ہے، پھر اسے کیسے جھٹلا یا جا سکتا ہے؟ (بھون الشریف اللہ نة النورة)

یہ آیت مقدسہ اولیائے کرام کے سننے کے اثبات پر بھی دلالت کرتی ہے، کیونکہ اس آیت میں واضح بیان کیا گیا کہ اللہ جسے چاہتا ہے۔ چنانچہ تفسیر بسیط میں " اِنَّ اللّٰه کیسُمِے مُنُ یَشَاءُ (بیشک اللّٰہ سنا تا ہے جسے چاہتا ہے)" کے تحت ہے: "قال ابن عباس: یسمع أولیاءه الذین خلقهم لجنته وعصمهم من الکفر" ترجمہ: سیرناابن عباس رضی الله عنه نے فرمایا: الله تعالی اپنے ان ولیوں کوسنا تا ہے جنہیں اُس نے اپنی جنت کے لیے پیدا کیا اور انہیں کفرسے محفوظ رکھا۔

(التفسير البسيط، جلد18، صفحه 417، مطبوعه: عمادة البحث العلمي)

تفسير قرطبي ميں ہے: "اِنَّ اللهَ يُسْبِعُ مَنْ يَّشَاءُ "أي يسمع أولياء والذين خلقهم لجنته" ترجمه: "بيتك الله جسے چاہتا ہے سناتا ہے "لیعنی اپنے ان اولیاء کوسناتا ہے جنہیں اُس نے اپنی جنت کے لیے پید اکیا ہے۔ (تغییر قرطبی، جلد 14، صفحہ 340، مطبوعہ: دارا اکتب المعربة القاهرة)

تفیر البتان لابن احف یمن (المتونی: 717ه) میں ہے: "او مَا یَسْتُوِی الْاَحْیَاءُ وَ لا الْاَمُواتُ" یعنی: المؤمنین والکافرین، "اِنَّ الله یَسْبِعُ مَنْ یَّشَاءُ" یعنی: یسمع کلامه من یشاء من أولیائه الذین خلقهم لجنته، فیتعظون بذلک ویجیبون" ترجمه: "اور زندے اور مر دے برابر نہیں ہیں" یعنی: مومنین اور کافر برابر نہیں ہیں۔ "بیشک اللہ جے چاہتا ہے سناتا ہے "یعنی: اپنان ولیول کوسناتا ہے جنہیں اُس نے اپنی جنت کے لیے پیدا کیا ہے، پس وہ اس سے نصیحت حاصل کرتے ہیں اور جواب دیتے ہیں۔ صدائے قلب

(البيتان في إعراب مثكلات القرآن، جلد 2، صفحه 197، مطبوعه: مر كزالملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية )

تفسير شوكانى ميں ہے:"إن الله يسمع من يشاء" أن يسمعه من أوليائه الذين خلقهم لجنته ووفقهم لطاعته" ترجمه: "بيتك الله جي چاہتا ہے سناتا ہے "لينى اپنے أن اولياء كوسناتا ہے جو أس نے اپنى جنت كے ليے پيدا كيے اور جنہيں اپنى اطاعت و فرما نبر دارى كى توفيق دى۔

( فتح القدير للشو كاني، جلد 4، صفحه 397، مطبوعه: دار ابن كثير دمثق)